FOLKWAYS RECORDS FL 9947

CONTENTS:

1 LP 1 program notes (8 p.)

# the poetry of ABRAHAM SUTZKEVER

The Vilno Poet, reading in Yiddish edited and annotated by Ruth Wisse

An illustration from SIBIR, by Marc Chagall



PJ 5054 886 W57 1960 c.1

University of Alberta Library

The Schoolteacher Mira

A Wagon of Shoes

The Lead Plates of Rome Printing House

So Should You Speak to the Orphan.
Yiddishe Gass
Playthings
Were I Not With You

The Snows of Mount Hermon

Deer at the Dead Sea

Petitions on the Grave of Rabbi Simeon Yechoi

The Well of Prophecy

At the Memorial in Yad Mordecai

In Sinai Desert

Descriptive notes are inside pocket

# ABRAHAM SUTZKEVER

Irwin Rosenhouse

LIBRARY UNIVERSITY OF ALBERTA University of ALBER

PJ 5054 886 W57 1960 MUSIC LP

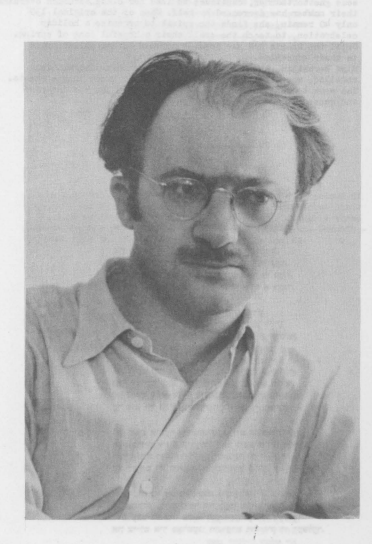
# The Poetry of ABRAHAM SUTZKEVER

## "The Vilno Poet"

Abraham Sutzkever, one of the foremost Yiddish poets in the world today, editor of the literary quarterly, Die Goldene Keyt (The Golden Chain) in Israel, is now on a lecture tour in Canada under the auspices of the Canadian Jewish Congress, Mr. Sutzkever has had the mixed fortune of being a personal witness to the two greatest events in recent Jewish history—the destruction of Eastern European Jewry and the creation of the State of Israel. He spent the war years in the Vilno Ghetto and later fought in the anti-Nazi partisan units of the Polish forests. In 1947 he moved to Israel, and for the past 12 years he has been a resident of Tel Aviv. Both these backdrops form the panorama of his poetry; after the war he wrote on the theme of Vilno Ghetto, Geheimshtodt (Secret City), and Yiddishe Gass, and his most recent book of poems In Midbor Sinai was written after the historic late autumn days of 1956.

Born near Vilno in 1913, Sutzkever spent his childhood in Siberia, where his parents fled in the wake of the invading German armies of World

Born near Vilno in 1913, Sutzkever spent his childhood in Siberia, where his parents fled in the wake of the invading German armies of World War I. His first long poem, SIBIR, commemorating these early years, has been illustrated by Marc Chagall, and will shortly be issued in English translation. Later he returned to Vilno and in his late teens, already a poet, he became a member of the group Young Vilno. Throughout the ghetto years, Sutzkever never ceased writing. One of his poems was written while he lay hidden in a coffin on which sat the head of the local Gestapo. In 1943 he escaped to the forests and fought with the partisans, and he was later called as one of the main witnesses at the Nurenburg trials. In 1946, via Lodz and Paris, he went to Israel.



EDITED AND ANNOTATED BY ruth wisse

J. L. Gordon, A. M. Dick, A. D. Lebenson, M. L. Lillienthal, Ab. Cahan and many other pioneering spirits of Jewish culture and literature are products of Vilno. A Rabbinical Seminary existed there since 1847, and in 1871 it was converted into the famous Vilno Teachers' Institute which has since graduated a number of Jewish social and political leaders.

Vilno was also the cradle of the Jewish Labor Movement. In 1897 the "Bund" (General Union of Jewish Workers in Lithuania, Poland and Russia) was founded in Vilno. Vilno was also one of the chief centers of the "Hoveve Zion" (Lovers of Zion) Movement (founded in 1884).



The Schoolteacher Mira

The Schoolteacher Mira, one of Sutzkever's best known poems, was written in the Vilna Ghetto in 1943. Mira, symbol of the courageous ghetto teacher, continues to lead her class although overnight their number has decreased by half. When of the original 130 only 40 remain, she finds the spirit to organize a holiday celebration, to teach the small choir a hopeful song of spring. Until the tragic end she devotes herself to her children and to their education.

Mira Bernstein, the Vilno teacher on whom this portrait is modelled, was also a member of the partisan group in the ghetto. Too weak to join her friends in the forests, she was deported and gassed in the chambers of Treblinka.

### די לערערין מירע

מים לאַטעס אויף לייבער, צעשניםן אין פאַסן, מע מרייבט אונדז אין געסאָ, עס גייען די גאַסן. די הייזער באַגלייםן אויף אייביק געזעגנט און שטיינערדיק ווערט יעדער גזירה באַגעגנט.

אין תפילון ווי קרויגען מאַרשירן די זקנים, אַ קעלבעלע גיים מים אַ דאָרפסייד אינאיינעם. אַ פרוי שלעפם אַ גוסס פאַרקלעמט אין די נעגל, אַ צווייטער — אַ בינטעלע האָלק אויף אַ וועגל.

און צווישן זיי אלע -- די לערערין מירע. אַ קינד אויף איר ארעם -- אַ גילדענע לירע. אַ קינד אויף איר אָרעם, ביים הענטל אַ צווייטן, אַרוֹם די תלמידים, באַגלייטן, באַגלייטן.

און קומם מען צו יידישער גאַם — איז אַ מויער, נאָך וואַרעם דאָם האָלץ ווי אַ קערפער אַ רויער. און גלייך ווי אַ שליוז פאַר געמריבענע שמראָמען, ער מום זיך אַן עפן, פאַרשלינגם אין די תהומען.

מע יאָגם איבער הורכות אָן כרוים און אָן פייער. דאָם כרוים איז אַ כוך, און דאָם ליכם איז אַ כלייער. פאָרזאָמלם די קינדער אין הרובער דירה, עם לערנם זיי ווייםער די לערערין מירע.

זי לייענם זיי שלום־עליכמם אַ מעשה, עם פינקלען די קינדער און לאַכן בעת־מעשה. זי פלעכם זיי מים כלאָאינקע סמענגעם די צעפלעך און ציילם איר פאַרמענ: הונדערט דרייםיק די קעפלעך.

צוגלייך מים דער זון איז די לערעדין מירע שיון וואך אין זי ווארם אייה די קינדערלעך אירע. זיי קומען, זי ציילם, אָ, נים ציילן זיי בעפער! דורך נאכם האָם דאָ צוואַנציק פאַרשניםן אַ מעסער.

איר הוים ווערם אַ שויב אין פאַרנאַכמיקע פּלעקה, -עם מאָר זיי נים מירע די קינדער אַנמפּלעקן. פאַרכייםם זי אַ ליפ און מים גבורה באַניימער דערציילם זי פון לעקערמן, מונטערם זיי וויימער. SIDE I

Band 1: The Schoolteacher Mira

Band 2: A Wagon Of Shoes

Band 3: The Lead Plates Of Rome Printing House Printing House

Band 4: So Should You Speak To The Orphan

Band 5: Yiddishe Gass

Band 6: Playthings

Band 7: Were I Not With You

SIDE II

Band 1: The Snows Of Mount Herman

SIDE I

Band 1: The Snows Of Mount Hermon

Band 2: Deer At The Dead Sea

Band 3: Petitions On The Grave Of Rabbi Simeon Yechoi

Band 4: The Well Of Prophecy

Band 5: At The Memorial In Yad Mordecai

Band 6: In Sinai Desert

### EAST POLAND

### WILNO, VILNO

Vilno, "Jerusalem of Lithuania," was always one of the most important cultural and spiritual centers for Lithuanian and Russian Jews. Jews settled there in the 14th-15th Century when Vilno was still the domain of the Lithuanian duchy. About 6,000 Jews lived in Lithuania at the end of the 15th Century, only several hundred of them in Vilno. But by 1764 there were 3,381 Jews in Vilno itself. During the 19th Century and up to the time of the First World War the number of Jews had grown rapidly, after that the percentage of Jews began to decline steadily. In 1897 Jews constituted over 45% of the entire population; by 1921 the percentage had dropped to 36%, and in 1939 it was as low as 30%.

Still, there were some 80,000 Jews in Vilno on the eve of the Second World War; almost all of them were murdered by the Nazis.

During the six centuries that a Jewish Community existed in Vilno, the Jews there experienced all sorts of hardships: fights with the Christian burghers who wanted to get rid of Jewish competition; decrees of the City Council prohibiting the Jews to conduct commerce or to enter trades and crafts, or to live in any part of the city outside of the narrow ghetto walls. However, in spite of all these persecutions, the Jews in Vilno developed a flourishing life. At the beginning of the 20th Century the Jews in Vilno occupied a very important economic position in the city. They owned 50% of the entire industry, and over 26,000 Jews were employed as workers. The Jews played an even greater part in the city's commerce.

In religious and spiritual spheres Vilno was of great importance in Jewish life in the time of the "Vilner Gaon" (1720-1797), in the period of the Haskala (Enlightenment) and in the time when modern social and national-cultural ideas and movements began to develop.

אין קינדערשיך אין אַלע וואָס זע איך נים קיין קינד? וואָס מום נים אָן די כלה די שיכעלעך אַצינד?

דורך קינדערשיך און שקראַכעם --כ'דערקען מיין מאַמעם שיך!
זי פלעגם זיי כלויז אויף שכת
אַרויפציען אויף זיך.

און ס'קלאַפן די אָפצאַסן: וווהין, וווהין, וווהין? פון אַלמע ווילנער גאַסן מע מרייכט אזנדז קיין כערלין.

1943 , ישנושר 7טן

The Lead Plates of Rome Printing House

The huge Rome Printing House of Vilno was renowned for its beautiful and comprehensive editions of the Talmud. For over 100 years one edition after another had been printed from the lead plates. During the Nazi occupation of the ghetto, the Jewish partisans melted down these lead plates into bullets. The poet suggests that the spiritual and the courageous were melted together in the blazing fire, as had happened once before in Jewish history - in the battle for Jerusalem.

די בלייענע פּלאַמן פון ראָמס דרוקעריי

מיר האָכן זוי פינגער געשמרעקמע דורך גראַמן צו פאַנגען די ליכמיקע לופט פון דער פריי — דורך נאַכט זיך געצויגן, צו נעמען די פּלאַמן, די כלייענע פלאַמן פון ראָמס דרוקעריי. מיר, מרוימער, כאַדאַרפן איצט ווערן סאָלדאַמן און שמעלצן אויף קוילן דעם גייסט פונעם כליי.

און מיר האָבן ווידער געעפנט דעם שטעמפל צו עפעס אַ היימישער, אייביקער הייל. מיט שאָטנס באָפאַנצערט, ביי שיין פון אַ לעמפל — גענאָסן די אותיות אַ צייל נאָך אַ צייל, אַזוי ווי די זיידעס אַמאָל אינעם מעמפל אין גילדענע יום־טוב־מנורות — דעם אייל.

דאָם כליי האָם געלויכמן כיים אויסגיסן קוילן, מחשבות — צענאַנגען אַן אות נאָך אַן אות. אַ שורה פון ככל, אַ שורה פון פוילן, געזאָמן, געפלייצמ, אין דער זעלכיקער מאָם. די יידישע גכורה אין ווערטער פאַרהוילן, מוז אויפרייםן איצמער די זועלם מים אַ שאָם!

און ווער ס'האָם אין געמאָ געזען דאָם כלרזיין פאַרקלאַמערם אין העלדישע יידישע הענם — געזען האָם ער ראַנגלען זיך ירושלים, דאָם פאַלן פון יענע גראַניםענע ווענם. פאַרנומען די ווערמער, פאַרשמאָלצן אין כלייען, און זייערע שמימען אין האַרצן רערקענם.

.1943 סעפטעמבער, 1943.

So should you speak to the Orphan

The poet instructs the survivors of the ghetto disaster on how to answer the orphan's inevitable questions - Who am I? What is my Name? For whom do I exist?

Tell the orphan he is a small remaining part, a microchosm of the whole; that his name is nation, becamse the entire destroyed Jewish nation must continue to live in him; that he lives for the sake of those who grow from the roots of his heart, and for those who are alive, shaping their own destiny. The poem ends on a note of incredible faith, written as it was in the ashen days of the war's end. The orphan - or the poet - forsees what actually came to pass in the rebitth of the State of Israel - that he will fashion new lives instead of fresh graves, and build great cities with his own hand.

דורך נאכם האם א גראליים כאצויגן די הייפן, און גרא ווערם דער לערערינס האר אויף די שלייפן: זי זוכם אינעם קעלער איר מאַמען דער כלינדער — צואַמען מים איר פעלן זיכעצן קינדער.

ווען זון האָם די כלוםן נעטריקנט, האָט מירע באַהאַנגען מיט גרינס די פאַריתומטע דירה: געקומען דער לערער גערשטיין, מע וועט זינגען דער כאָר זאַל אַריבער די טויערן קלינגען.

שוין קלינגם עם: "נים וויים איז דער פרילינג". נאָר אונמן די העק און כאַגנעמן צעמרייסלען די גרונמן. מע שלעפם פאַר די הַאָר פון די קעלערן, לעכער. "נים וויים איז דער פרילינג" פאַרקלינגם אַבער העכער.

> שוין זעכציק פאַרבליבן אָן שוועסטער, אָן מאַמען, די לערערין מירע איז אַלע צוזאַמען. ס'איז נאָענט אַ יום־טוב, איז טייבעלעך קינדער אַ פאַרשטעלונג דאַרף מען באַווייזן, געשווינדער!

צום יום־מוב – נימאָ מער זוי פערציק. נאָר אימלעך מים ווייסינקן העמדל, מים ליכטיקע מרימלעך. די בינע איז פריש, מים אַ זוֹן, מים אַ גאָרמן, מע קען אַזש אין טייכל זיך אויסבאָדן דאָרמן.

> ביים לייענען פרצעם דריםע מתנה האָם אונטערגעזענט ראָס געביי די סכנה. זיי האָכן געכאַפט! און פאַרטאָג איז געכליכן פון הנדערט מיט דרייסיק כלויז מירע און זיכן.

אַזוי כיז די האַק האָט צעשפאָלמן דעם זינען, איז מירע אַ כלום און די קינדערלעך — כינען. שוין גרא איז די כלום און פאַרוועלקט אירע גלידער נאַר מאָרגן אין מוי וועם זי אויסכליען ווידער.

1943 מאי, 1943

### A Wagon of Shoes

This poem follows the rhythm of the wheels of a wagonload of shoes - the shoes of those of whom nothing remains but their shoes. A bride's shoes, children's shoes, his mother's shoes which she had permitted herself to wear only on the Sabbath, driven from the narrow streets of Vilno to Berlin.

### אַ װאָגן שיך

די רעדער יאָגן, יאָגן, וואָס ברענגען זיי מים זיך? זיי ברענגען מיר אַ וואָגן, מים צאַפלענדיקע שיך.

דער וואגן ווי אַ חופה אין אַוונטיקן גלאַנץ; די שיך – אַ פולע קופע ווי מענטשן אין אַ מאַנץ.

אַ חתונה, אַ יום־טוכ? צי האָם מיך ווער פאַרכלענדם? די שיך – אַזוינע נאָנמע אויף ס'ניי איך האָכ דערקענם.

עם קלאפן די אָפּצאַמן: וווהין, וווהין, וווהין? פון אַלמע ווילנער גאַמן מע מרייכט אונדז קיין כערלין.

איך דאַרף ניס פרעגן וועמעם, נאָר ס'מום אין האַרץ אַ רים: אָ, זאָגם מיר, שיך, דעם אמת, ווו זענען זיי, די פים?

די פים פון יענע מופל ' מים קנעפעלעך ווי מוי. און דא, ווו איז דאָם גופל, און דארם, ווו איז די פרוי? Yiddishe Gass, a street which was the centre of Jewish life in Vilno for more than three centuries, is invoked by the poet with the words - You have not vanished. He recalls the familiar landmarks, the inhabitants, the richness of life in the teeming quarter before its devastation during the holocaust. The poet, with a burning conviction, believes that this past will survive into eternity, will survive all ravages of hatred

### יידישע גאס

ביסט נים פאַרגאַנגען. דיין פּוסטקיים איז פול. פול מימן פאָלק ווי מיין אויג מימ דער מאַמען. ערגעץ נאָך פלאַמערם אַ שיימע, אַ שול, ס'האָכן אויף זיי נים קיין שליםה די סלאַמען. איך וואָלם געשוווירן: אומערדיש דיין גכול, מיף אין געווען און וועם זיין - דיינע שמאַמען. אָם איז די כאַרד אויפן כלוילעכן ש"ם, אַם איז דאָס הייליקע קרעמל מים קוואַס. יידישע גאם.

דו כיסט דער ניגון, וואָס דורות צוריק האָבן אַרויסגעשפּילם מיינסטער כלי־זמרים. ס'האָם זיך פאַרשמעלם אין אַ גאַם די מוזיק, בלויז פאַרן אָרעמען דאָכם זיך: כיסם אָרעם. וועמען ס'איז אבער געשאנקען דאם גליק, זאַמלם דיין פראַכם מים אַן אָפענעם אָרעם. אַם איז די פאַנע פון כלומרעגן נאַם, אָם איז די לערערין מירע אין קלאַם. יידישע נאם.

אויב נאָר דיין שמערן־פרוכת איז וואָר – איז אויך דיין וואָר נים קיין חלום קיין כלינדער. אָם איז דער נכיא מים שמיינערנע האָר, מאַלם די נכואה פאַר נאַקעמע קינדער. קען דען די וואג פון א פינף הונדערם יאר ווינציקער וועגן פון פיצל אַצינדער? ווער זאָגם פאַרשווונדן? אַ ליגן, אַ שפאַם, ערגעץ נאָך כומקעם דער כאַמער אין כאַם. יידישע נאם.

לעכם נים דער ניגון, ווען שיף אויף זיין גרונם שמראַלם דאָם געביין פון געפאַלענעם שפילער? שמיינטרנע צערמלעניש וויקלם מיך רונד, -מיך, דיין פאַרוואָגלמן, מיך, דיין דערפילער. יידישע נאס, לאמיר שליסן א בונד! לאמיר דערהערן דיין אייביקיים, שמילער: אָם ביסמו ווידער אַזוינס און אַזאַם, - העכער פון האָם און פון ציים דער מרשעת יידישע גאַם!

.1946

### Playthings

In the third of a series of poems, Father and Child, the father asks his child to take good care of her playthings, of the rocking horse, and of the dolls who have no mother of their own. He remembers with anguish a day in the ghetto at the height of the Nazi massacres, when there were seven streets filled with dolls, while in the city there remained not a single child.

ב. שפילצייג

דיינע שפילצייג, מיין קינד, האלם זיי שייער, דיַינע שפּילציַיג נאַך קלענער ווי דו. און בני נאכם, ווען ס'ניים שלאפן דאם פניער, -מים די שטערן פון בוים דעק זיי צו.

...און אַזוי זאַלממו ריידן צום יתום, ווען יענער וועם הייכן פאַרחלשמע פויסמן און פרעגן: ווער כין איך?

דיין מאַמע האָט גלייביק פאַרהויבן זיין קאָפּ. איכער אים איז אַריכער אַ פינצטער געפלייץ פון קאכיקו אש און צעשמאָלצענעם שוועכל. און מימגעשלעפם אים, זמן ווייב, זיינט הינדטר. שול און בית־עולם. און מיטגעשלעפט אויך די פאַרגאַנגענע דורות, און די, וואם באהאלמו אין מראַכם פון דער צוקונפם. ווייל דער, וואָם קומט אום, דערהרגעם די דורות וואָם יוירן אין אים און וואַרמן אויף אויסלייז, --נאָר דו כיסם געבליכן, ביסטו דער ירשן: א זאַמענדל קדושה אין ווינמישע פינגער פאַרברעקלם אויף שמיינערדיק־חרובע פעלדער.

> א מיילכל. וואם איז א פארקלענערמע גאַנצקיים.

און אויב ער וועם פרעגן: אוו ווי איז מיין נאמען? שנמפער דעם יתום: דיין נאמען איז פאלק, ווייל אַזוי האָם געהייםן דיין בערדיקער זיידע אין אייכיקן וושגל אויף הינפישע וועגן. און ווייל אין דיין מראפן ראנגלען זיך וועלמן, און פעלקער דיך שלאָגנדיק ווערן געשלאגן און פאלן געבלענדמע אויה אייגטנט שווטרדן איז וועב אין די נאַכמיקע פרעמדן דיין פרילינג, ריין ווי אַ קוואַל קעגן ליכם פון באגינען. ווייל דו ביסט א בלומיקער נס און אלציימיק -

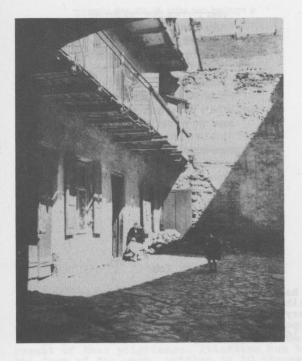
> א מיילכל, וואם איז ש פארקלענערמע גאנצקיים -

און אויב ער וועם פרעגן: - פאר וועמען? איז ענמפער: פאר יענע, וואָם וואָרצלען אַרוים פון דיין האַרץ — און וועלן דעם גייסט סון מיליאַנען פארוואנדלען אין אַ װאַרעמער היים סאר אלע יתומים. פאר די, וואם אליין וועלן קנעמן דעם גורל נאד איינטנטם חלום נאך איינענעם פורעם. און דו, וואָם דיין נאָמען איז פאַלק, און דיין פנים -א חרובע נעסמ אך פיינל, שן מענער, -קלעמער אַרויף אויף די מרעפ פון דער נאַכמ,

באגעגן דעם אוימגאנג און שריי אים אנמקעגן: רייניק מיך, זון, אויף דאָם ניי — און זיי מוחל, אַלץ װאָס געװען איז דעם גורלס אַ מעות.

כ'וועל צוגריימן אמתע מעג אָנשמָאָם קברים, כ'וועל אויםבויען אייגענע שמעם מים מיין אָרעם. און דארמן וועם קומען די אייביקיים וווינעו און מעג וועלן לייכמן אין גילדענע קרוינען!

1943 פעברואר, 1943



יוילנע: אַ אידישער הויף (ר. ווישניאק). A JEWISH GOURTYARD (R VIȘHNIAK)



ייילנע: יוליום קראַמשקאָינאָם (פֿאַמאַ ר. זוישניאַק).

THE JULIAN KLATCHKO STREET, (R. VISHNIAK)



יוילנע: אַ האַנדלפיהויף (פֿאַטאַ ר. ווישניאַק). COMMERCIAL BACKYARD. (R. VISHNIAK)



מוני (ב' ההמנאל) הנונה: בתב אבהנלאלל ב. בתב

THE SYNAGOGUE ENTRANCE (R. VISHNIAK)

HE OF MICHES & ROOM POPE

At sundown the gentle deer come to the shore of the Dead Sea, refresh themselves lapping up the cool, rose-tinted water. And there they are wedded to the stillness.

When they finish, they run off. But the deeflike rays of the setting sun on the water remain, "licking the stillness of those who have gone.

### הירשן ביים ים־סוף

דער זונפארנאנג האט זיך פארעקשנט טים העזה צו בלײַבן אין ים־סוף ביי נאכט, ווען עס קומען צום פאלאין פון וואסער — די אומשולדיק ראזע, די איידעלע הירשן צו שטילן דעם גומען.

זיי לאזן די זײַדענע שאמנס בײַם בארמן און לעקן אין ים־מוף די רינגען פון קילקיים מים פידלענע פנימער לאנגע. און דארמן געשעם די פארקנסונג בײַ זיי מים דער שמילקיים.

געענדיקם — אנטלויפן זיי. רויזיקע פלעקן באלעבן דעם זאמד. נאר עם כלייבן פול יאמער די זונפארגאנג־הירשן אין וואסער און לעקן די שמילקיים פון יענע, וואס זענען נימא מער.

### Petitions on the Grave of Rabbi Simeon Ben Yechoi

According to legend, Rabbi Simeon Ben Yechoi is the author of the Zohar, the source book of the Kabbalah. Every La'ag B'Omer, on the anniversary of the Rabbi's death, thousands of Jews visit his grave in Miron near Safed in Israel, write out their petitions to God on scraps of paper, and leave them on his grave. The good Rabbi comes forth from his resting place and reads the petitions of the many Jews come together from various lands, written in numerous languages — Indian, Yiddish, Aramaic. With lyric humour the poet ends, suggesting that the Rabbi is pleased to find among the thousands of petitions, some also in Hebrew.

### די קוויםלעך אויפן קבר פון רב שמעון בו יוחאי

אויף מצכה־שמיינער כלאָע פון רכ שמעון כן יוחאי ליגן קווימלעך אַלערליי, אָנגעשמערנט און געשמערנט אינדיש, אינדיש, יידרש, און אַ קאַפעמשקע העכרעאיש.

ווען די נאַכם, געשפינט פון זימצן,
היילט און הייליקט די גאולה,
ביו ל"ג־בעומרדיקע יירן
איינגעזייגן אין הילולא
דעמאלט שפאַלטן זיך י שטיינער
און מיט זיידענע אַזעלכע
זיידעיפינגער - קלייבט רכ שמעון
די ארויסנגער לווערער
און ער לייענט זיי געמיטלעך
בי ארויסנעכליטע קוויטלעך
בין ארויענט זיי געמיטלעך
ביי דעם אָפשיין פון הילולא.

זיינע אויגן שמייכלען קינדיש און ער כענטשט אן אינד אויף אינדיש.

> אָם אַ לשון פול מים חידוש און ער כענטשט אַ ייד אויף יידיש.

לאז דעם גאלדענעם פערדעלע נאשן די פארוואלקנמע זיסקיים פון גראז. און דעם יינגל מו אן די קאמאשן ווען דער אדלער פון ים גימ א כלאז.

און דײַן ליאלקע פו אן א פאנאמע, און א גלעקעלע גיב איר אין האנט. ווײַל ס'האט קיינער פון זיי נים קיין מאמע, און זיי וויינען צו גאט בײַ דער וואנט.

האב זיי ליב, דײַנע קליינע בת־מלכהם, איך געדענק אזא מאג — וויי און ווינד —: זיבן געסלעך און אלע מים ליאלקעם און די שמאם איז געווען אן א קינד.

### Were I Not With You

The poet, having survived the Vilno ghetto, is "reborn with the land" upon his arrival in Israel, "where every stone is my grandfather". This is the first poem Sutzkever wrote after coming to Israel in 1947.

וען כ'וואלם נים זפין מים דיר בפינאנד,
נים אמעמען דאס גליק און וויי דא,
ווען כ'וואלם נים ברענען מיםן לאגד,
וולקאניש לאגד אין חבלי-לידה;
ווען כ'וואלם אצינד, נאך מיין עקדה,
נים מיםגעבוירן מיםן לאנד,
ווו יעדער שמיינדל איז מיין זיידע —
נעזעמיקם וואלם מיך נים דאס ברוים,
דאס וואסער נים געשמילם מיין גומען.
ביז אויסגעגאנגען כ'וואלם פארגוי'ם,
און בלויז מיין בענקשאפם וואלם געקומען...

1947

### The Snows of Mount Hermon

From the distance the poet sees the snowy peaks of Mount Hermon. They remind him of his childhood years in Siberia, and of his experiences as a partisan in the winter forests of Poland where so many of his fellow Jews were buried in the snow. He asks a bird - that same bird of H.W.Bialik's first poem, "To the Bird", to bring him some snow on its thin little wings, because without this "snow", and the memories it evokes, thurm "it will be cold in the flaming State of Israel".

### דער שניי אויפן חרמון

מאי קא משמע לן דער שניי, וואָם אויפן הרמון אויבן? ער אנמפלעקם מיר א באשניימע, אוונפיקע כאַמע, ווען באנארמלם מים א זענ עם קומם אריין מיין מאפע, און די זון, וואָם בלאַנדזשעם אינעם וועלדל אויף די שויבן, פינקלם אין זיין באַרד, זיין אָנגעאייזיקמע, אין כאַמע.

ער דערמאנם מיר אן די יידן, וואם ווי שנייען קלארע,
זענען זיי געפאלן שמומערהיים א נאנצן ווינמער
און זיי ליגן הינמער מיינע שווארצאפלען, — אהינמער,
בענקען, אז א סרילינג זאל זיי מאכן א הזכרה.
נאר איז דען פאראן אזא מין פרילינג א צענרינמער?

פויגל פונעם הרמון! וואָם איך האָב געשלאָסן קאָנמשאַסם נאָך אין אל הצפור מים דיין האַרציקער נגינה, — ברענג אַ שניי אַ קינדישן אויף דיינע פליגל דינע פון מיין היים, דער עיר זאם, — וועם ליבער זיין די לאַנדשאַפם. אָנעם שניי וועם קאַלם זיין אין דער פלאַמיקער מדינה. ש דענקמאל פאד אונדו, או מיר זאלן געדענקען
דעם פעניקם, געבוירן אין אש פון דער וועלמ —
א, לאמיר זיך אלע פארקלייבן אויף מילע,
מילע־גאַם אכצן — איעדער געצעלם,
און לאמיר באזונדער און לאמיר צוזאמען
זיך פילן ווי אותיות אין יענער מנילה —
און לאמיר זיך קארמשען א וויילע אין פלאמען!

מיר זענען דער דענקמאל וואס וועם נים פארשווינדן, ס'באשיצם אונדו דאס פייער פון מילעינאס אכצן. די אייניקלעך־מאמעס מים אונדו וועלן צינדן די בענמשליכם פון לעבן אין פרייַמיק־צונאכמסן.

195

### In Sinai Desert

When the Israeli forces marched into the Sinai desert in 1956, Sutzkever was with them, and this poem is the result of that pilgrimage. Attention has been drawn to the form of the work, written in 10 stanzas of 12 lines each. Both numbers are evocative of "Sinai" where the Ten Cemmandments were given through Moses to the 12 tribes.

The poet walks with the young soldiers through the mesert, through the pages of the Bible and the tragedies of his immediate past. Of the original tribes there are now representatives of all the countries of the world. The prophecy of the dead bones has been fulfilled: from a decimated Jewry has arisen a new nation, whose youth is new retracing the steps of their ancient forefathers.

The climax of the poem coincides with the poet's arrival at the holy mountain "more beautiful than all the others".

"A drop of blood points out-you're that one, that one, Just as the magnet's needle points due north". In powerful, humble stanzas, the poet renews the bond with God at Sinai, asking for peace, that "the red sands become green".

As night falls a soldier climbs to the top of the mountain to plant the Israeli flag; it seems to the poet that an unseen hand takes it from him... and blesses the young hero.

די מרער די בענקענדיקע אויף מיין וויע
איז אלם ווי דו. פון דור-המידבר שמאממ זי.
א לויב דער קליינער מרער, וואס האמ די זכיה
צו זען, אז אויך אין דיין זכרון פלאממ זי.
געשלייבלמער גראנים איז דיין זכרון.
דיין פראכם איז א פארצערנדיקער פייער.
און ווי אמאל איך קני ביים נחל פארן
און מרינק די שמארקע אייביקיים אויך היייאר.
א, גאט מיין גאם, מים וואס בין איך דאם זוכה,
אז איך, ביז-האלדו-פארקנאמענער אין גושן,
זאל קומען צו דעם אפקלאנג פון אנכי,
זאל קומען ווו די פליגל דיינע רוישן!

בייסשנשפיר, דער אינדול פון קשרשלן,
די שמערנקרוין שנמקעגן שלמהם בוכמע, —
דיין שאמן שווימם אין ים, באזוימם מים שמרשלן,
און קלשנגען אונמער זיי — אין זיך געזוכמע.
איך האב א האנם נעמונקען אין א כוושליע:
— א שפלימער, זאל די האנם נים בלייבן ליידיק...
אין ים־סוף האט א פורפורנע פמליא

קיין עין הרע יידן גאָרע, נאָר די ברכות נים צעמישן.

אזן ער פריים זיך, וואָס צעווישן אינדיש, יידיש, אַראַמעאיש, אַראַמעאיש, איז גאָך דאָ אַ מראָפּ העכרעאיש.

1951

"The Well of Prophesy"

In "The Well of Prophecy" the poet sees a vision of the first Jew, the patriarch Abraham, in his first meeting with God, face to face. The poet hears God's first call: Ab-ra-ham — he hears it near the well of prophesy in the desert, and the well is like "the tongue of God". And the poet also hears the soft answer - Here am I - because "Someone must forever answer, Here am I." The poet's given name is also Abraham ...

"דער קוושל פון נבואה"

פארפלאנטערט אין זאמדיקע פלאכן, ווי בלינדע הירשן מים פלאמענדיקע הערנער, קארטשען זיך די אפשטראלן פון מאג אין בײַנאכטיקן מידבר.

צו וועמען איז דער מידבר געגליכן ?

צו א ריזיקן מזבח פון דימענט, וווּ די נאכט ברענגט פאר א קרבן אירע יונגינקע שטערן.

: אין דער שמילקיים דערהער איך א שמים

אברהם! --

און באלד קומט די שטים דײַטלעכער און זינגעוודיק צעצויגענער:

אכ-ר-הם!

דאָם בלום — פאר אן אפגרונם. די קני בייגן זיך:

-- הנני...

א האנם נעגלם זיך אריין אין מײַן האָדצן. דערלאנגם מיך א צי אהין, צו דעם בת-קול.

נענטער. נענטער. נענטער.

איך דערזע דעם געוויםן פון מידבר: א פעלדו. א קוואל, ווי דער צונג פון גאט, שפרודלט אין זײַנע שפאלטן. און דער קוואל, בײַם טרינקען די מידברדיקע שטילקיים, רופט עס מיך בײַם נאַמען.

ם'איז "דער קוושל פון נבואה".

אזוי האם ער גערופן ביים נאמען מיינע זיידעם.

אייביק מוז עמעץ ענמפערן: הנני...

At the Memorial in Yad Mordecai

At the memorial for Mordecai Anielewitz - one of the leaders of the Warsav Ghetto uprising - which stands in the Kibbutz Yad Mordecai in southern Israel, the poet sees the survivors of the great disaster as the living and permanent memorial of those tragic years, the memorial which will not vanish but will be rededicated when "Our grandchildren - mothers will kindle the lights The candles of life on Friday nights".

ביים דענקמאל אין יד־מרדכי

אצינד ווען מיר שמעלן די מוימע א דענקמאל, די מוימע, וואָס האָבן בײַם פאלן געשמעלמ געשפילם אויף מײַנע פינגער ליב און פריידיק. און ווײַמער, ווײַמער האָם עס מיך געצויגן, צום לעבעדיקן קוואל פון קלאנג און ליניע — — און מלכת-שבא, מים פערל אין די אויגן, אנמהילם די ברוסם, קוממ-אן פון אבעסיניע.

1

מים יונגן צה"ל קלעמער איך צוזשמען.

קאראלענע די בערד. אין שמויב דער לאגל.

אז דו וועסם אומעמום א שעה זיך זאמען.

געדויערן וועם פערציק יאר דער וואגל.

עס וויל דעריאגן אירע פיס אן אינדין —

זיי זענען ווייַמער פון איר בליק און דינער.

און דין-דין קלינגם א גאלדן גלעקל, דין-דין —

א קעמל רופט זייַן מוימן בעדוונער.

א מאמאריסק. א שלאנג ארום די צווייַגן —

דאס בלינצלם נאך צו מיר א שפור פון בַעַל...

דער קעמל שמעלם זיך אפ. און מיר — מיר שמייגן,

און ס'גיים א וואלקנזייל פארוים דעם צה"ל.

פון שכמים צוועלה — א נאנצער קיכוקינליות.

די שכמים האכן זיך צעמיילם אין שכמים.

כי דיינע קינדער מוישן זיך די ראליעה.

דו כלאזסט אין כיינער מרוקענע דיין אמעם.

אין רוימע זאמדן שווימען שמעט און לענדער.

א קינד. א מאמע. כרענענדיקע שיימן.

און ווי די לופס, אן שאמן, אן געווענדער,

אין מידבר סיני ווערט דיין אומה יינגער,

און דיין געכאס, אין כלעמער פעלדו — דיין פינקס,

פארקריצן מיט א פייערדיקן פינגער

סקעלעמן פון די געמאס אין מרעכלינקעס!

די איינגעקריצטע שריפט וועט כלייבן אייביק, פארזיגלט אין גראניט מיט מאכט און דעה. און ווי א לייבינטע וועט ברומען לייביק פון ראס־אל־נקב דורך קדש־ברגע. — אוא געזאנג נעמט זינגען אין די גלידער, ווי בליצן וואלטן עס אין מיר געזונגען! גער הויך — די זון. א נאכט איז אין דער נידער. און רויטע הירשן זעען אוים די יונגען. דשס איז דער טאל פיראן. א ליימיק נאסע די ערד. א מאנדלבוים. עס בלעקען רינדער. און ס'פאלט די זון אראפ פון א מעראסע, און אויף די אקסלען כאפן זי די קינדער.

האָסם אויפגעוואַכם אין סיני, אל־נקמות,
יוען צו דײַן בארגשפיין האָט זיך שוין געהויבן
דײַן מוימער פאַלק, דער בארג פון די עצמות —
א יאמערכארג פון אומשולדיקע מויבן!
ס'האָט אונטערערדיש קינדערבלוס־געריזל
דערווארעמט מים באלעבנדיקע שטימען
די אדערן אין דײַן גראניט און קיזל,
און האָסט אַנספּלעקט דעס צווייטן בארג דײַן סימן:
צעמראמענע ווי שפילצײַג אונטער זוילן —
צעמרעטן איצט אין סיני מויט און פחד.
און אויף די ליפן גליען דײַנע קוילן,
און אויף די ליפן גליען דײַנע קוילן,

מען גים דיר נעמען: סערבאל, דושעבל מומא...
איך פיל דעם בארג. פון אלע איז ער שענער.
דו שמייסם מים קופערפעלדזן בחברותא —
איך האב שוין ווען געהערם די זעלבע מענער,
איך האב שוין ווען געהערם די זעלבע מענער,
א, בלינדערהיים וואלם איך צו דיר געמראפן!
צו מראפן בלום ווייזם אן: ביסם יענער, יענער,
ווי ס'נעדעלע מאגנעם ווייזם אן דעם צפון.
עם שמעלם זיך אפ די זון. זי גיים נים אונמער.
און אויף א שמיין־מזבח, דיר צופוסן,
א גלות-קינד, א זעלנער א פארווינדמער,
און שיקם פון דיר אהיים די לעצמע גרוסן.

п

דער בארג! דער בארג! די שטילקיים בלים מים בשמים פון אלע דורות. דימענטענע ריינקיים.
דער בארג! דער בארג! די זון גים א באשמראם אים. צעשמאלצן ווערם איר שליםה אין זיין שיינקיים.
און איבער אים צוויי שטראלנדיקע ליימערס — און מרים, וואם בלויז מען פילם זיי אויף די שמאפלען. א קלאנג... עם בלאזן קופערנע טרומייטערם. א קלאנג... און סנהען ווערן די שווארצאפלען. א פראסטיק זילבער שלאגמ פון זיינע שפאלמן, און אויף מיין רוקנביין לויפט דורך א צימער, ווי דאם וואלם מיך זיין גייסט, אין פעלדו באהאלמן, ווי דאם וואלם מיך זיין גייסט, אין פעלדו באהאלמן, בארירם מים דער הספמה פון געבימער.

D

מו אוים די שיך און שמעל זיך אין א שורה,
 מו אוים די שיך און זאל דאם זאמד דיך שווענקען.
 אצינד איז דא די ציים פון מהן־גבורה.
 די שמילקיים איז א תהום. א תהום פון בענקען.
 און אויבן, אויף די שמראלנדיקע ליימערם,
 א תפילה קלעמערם פון די סאמע מיפן,
 ווי ס'וואלם אין הארץ, ביים קלאנג פון די מרומיימערם,
 א דימענם אן א דימענם זיך געשליפן:
 זאל רו און שלום קומען שוין געשווינדער.
 פון בארג אין סיני — בלאז אוועק די שינאה:
 פארשנייד אויף ס'ני א בונד מים דיינע קינדער,
 און זאלן רוימע זאמדן ווערן גרינע!

און פלוצעם קומען אויפן כארג די שטערן,
צונויפגעוואנדערם פונקם ווי מיר פון גלות.
באנומענע פון ליכם, מיר זעען, הערן:
די מענמשן ווערן איינס מים די מזלות.
און אויפן כארג, דורך בליצנדיקער אימה,
ש יינגל מים א פאן. ער גים זי איכער
און זאלבם מים אייכיקיים, און כענמשם דעם גיכור.
און ווער עם האם געזען די נאכם אין סיני,
געדענקען וועם דער סיני אויך זײַן נאמען.
און ווער עם האם געזען די פראכם אין סיני,
און ווער עם האם געזען די פראכם אין סיני,
וועם קענען מויזנם יאר דערציילן. אמן.

נאַרועמבער, 1956